
第1部　レクチャー：生きられた身体のリハビリテーション

3

はじめに─リハビリテーション・身体性・自己

理学療法でも作業療法でも、およそリハビリテーションの臨床において最
初の手がかりになるのは患者の身体性だろうと思います。ここで言う「身体
性（embodiment）」とは、身体の構造・機能・形態などの生理学的・解剖学
的次元だけを指すのではなく、その身体でどのような行為ができるか（ある
いはできないか）、どのような行為をしがちかといったスキルや習慣の次元
までを含みます。
一例として、「歩き方」について考えてみましょう。一般に歩行とは、左右

いずれかの足が接地している間に逆側の脚を前に振り出して足裏が接地する
という運動を繰り返し行うことを言います。このように定義するとあらゆる
歩行が同じものに分類されてしまいますが、ひとたび「歩き方」に着目する
と一人一人がきわめて多様であることに気づきます。歩幅が狭くいかにも高
齢者然とした歩き方の人もいれば、上半身がゆっくりと左右に振れていかに
も「のそのそ」とした歩き方の人もいます。膝が内側に向いたいわゆる「内
股」で歩く人もいれば、逆に外側に向いた「がに股」で歩く人もいます。体
幹をまっすぐに保つ歩き方の人もいれば、体幹が左右または上下に大きく揺
れる歩き方をする人もいます。「歩き方」それ自体が、いわばその人の身体性
を凝縮して表現しており、「その人らしさ」をよく表しているように感じら
れます。
このような話から始めているのには理由があります。リハビリテーション

の臨床では、患者の身体に備わる機能（とりわけ運動機能）をどのように回
復し高めていくかに焦点が当てられますが、「身体性」に広く着目するなら、
最終的には患者一人一人の「その人らしさ」が問われているという事実に目
を向けてもらいたいからです。もちろん、脳損傷やその他の疾患によって失
われた身体の運動機能を回復したり代替したりすることが重要なのは言うま
でもありません。ただし、リハビリテーションを通じて獲得（あるいは再獲
得）された機能が、新しいスキルとして過去の身体性を上書きし定着すると
ころまでいかなければ、患者本人にとっては「歩けるようになったのにしっ
くりこない」「動かせるようになったのに、自分の手を取り戻した実感がわか
ない」といった感じ方から抜け出られない場合がありえます。



4

そうした意味で、リハビリテーションの過程は、物理的な次元での身体の
損傷を経て、運動学習とともにそこから新たな身体性が立ち上がってくる過
程であり、さらには、新たな身体性とともに新しい「その人らしさ」が獲得
される過程でもあります。言い換えれば、身体性に由来する自己のあり方、
すなわち「身体化された自己（embodiedself）」が、身体機能を回復するセラ
ピーの根底あるいは背景で問題になり続けているのです。
従来のリハビリテーションでは、身体性にともなう患者の自己のあり方は

それほど明確に焦点化されてこなかったように思います。他方で、リハビリ
テーションに従事して患者と日々向き合っているセラピストの中には、患者
の自己のあり方こそが隠れた問題であると感じている人たちも多いのではな
いでしょうか。身体の機能を取り戻すことだけが問題なのではなくて、自分
らしさや自分らしい生き方をもう一度取り戻すことが重要だという問題意識
です。本書では、身体性との関連で「自己」を論じるところから始め、自己
を構成するさまざまな要因に関連づけながらリハビリテーションに言及する
かたちで考察を進めてみたいと思います。
「自己」は哲学の問いとしては古代ギリシアのソクラテスまで遡る古い
テーマですが、ここでは現代のリハビリテーションにつながる文脈で「自己」
についての考察を始めることにしましょう。現代における「自己」研究は、
脳神経科学の発展に対して哲学が応答することで進展してきました。いわば
科学と哲学の共同作業です。その代表的な例が、哲学者S・ギャラガーによ
る自己論です。ギャラガーは、2000年に発表した「自己の哲学的概念：認知
科学にとっての含意」と題する論文の中で、当時の認知神経科学の知見に対
応させつつ、自己の概念を「ミニマル・セルフ（最小自己）」と「ナラティ
ブ・セルフ（物語的自己）」の二つに区別し、その後の研究の発展に貢献して
います�1）。
これら二つの概念は以下で詳しく説明することにして、先に本稿の流れに

ついて説明しておきましょう。ギャラガーによるミニマル・セルフとナラ
ティブ・セルフの区別はわかりやすく、認知科学や神経科学の知見との対応
を考えるうえでもよくできていますが、これら二つの区別だけでは、身体性
と関連づけて自己について考察するには不十分な論点がいくつも残ります。
本稿では、ミニマルとナラティブの区別を一方で受け入れつつ、両者の違い
を考えるうえで重要になる論点をそのつど付け加えて議論を進めます。



第1部　レクチャー：生きられた身体のリハビリテーション

5

本稿の議論の特徴は、二つの自己の区別のあいだに「反省」「言語」「反実
仮想」という論点を加えることで、自己が階層的に複雑化していく様子を描
いていることにあります。議論は「身体化された自己」から「ナラティブ・
セルフ（物語的自己）」へと広がっていくことになりますが、身体性に着眼し
つつ自己という現象に体系的に迫っていくための論点を順番に整理しつつ論
じることがこのレクチャーの目標です。また、論点ごとに関連するリハビリ
テーションの話題を参照しながら─今回は特に共著者の本田慎一郎氏の著作
を多く用いて─臨床現場と自己を関連づけて読者にも理解できるよう考察を
深めていきます。

経験の流れの中にある自己─ミニマル・セルフ

■暗黙の次元に目を向ける
日常生活のありふれた経験を記述することから始めてみましょう。トイレ

の水を流す←小便を出す←研究室を出てトイレに向かって歩く←便意を
催す←研究室で参考文献を読んでいる……。これは、私がつい先ほど経験
したことをふり返り、時系列を過去に遡りながら書き出したものです。
ひとの経験はこのように、途切れることのない一連の流れとして生じつつ

「今ここ」の場面に至っています。全体の流れをひとつひとつの場面に区
切って見ると、たとえば「トイレの水を流す」「小便を出す」というようなひ
とつの「行為」として取り出すことができます。前後の一連の行為と同様
に、「トイレの水を流す」というひとつの行為は、私が自分でそうしようと意
図して遂行している行為です。
ただし、それを遂行した私自身がそのことをはっきりと自覚していたかと

いうと、そういうわけでもありません。ただ漫然と、トイレの水を流すため
にボタンを押すという行為をしたに過ぎません。つまり、暗黙のうちに意識
しつつ（ほとんど無意識と言ってもいいですが）ボタンに手を伸ばしそれを
押しただけです。研究室を出てトイレに向かって歩く場面では、この「意識」
はもっと暗黙かつ漠然としたものだったように感じられます。確かに私は
「ボタンを押す」という行為をしたし「トイレに向かって歩く」という行為を
したのですが、その行為をするということをはっきり明示的に意識していた
わけではありません。「暗黙の気づき」がともなっていたという程度にとど

1



6

まります。
このような、経験にともなう「暗黙の気づき」を指して、現象学（E・フッ

サールに始まる現代哲学の一部門）では「前反省的（pre-reflective）」という
形容詞を用います�2）。もっと明示的な意識とともに経験をはっきりとふり返
る作用を「反省」と呼ぶとすると、そうした明示的な意識がはたらき始める
以前の段階で暗黙のうちに生じている意識作用があるため、これを区別して
「前反省的」と形容するのです。
ここで注目して欲しいのは、前反省的な気づきという暗黙の意識作用に

も、それに付随してすでに「自己」が生じていることです。ボタンを押して
トイレの水を流す、という行為をどれほど漫然と遂行しているとしても、そ
れが「私の行為である」ということに私は前反省的に気づいています。ボタ
ンを押す行為は、けっして私以外の他人がしたことではありません。あるい
は、まったく意識がないままに夢遊病のような状態でしたことでもありませ
ん。それは「私の経験」として起こったことです。
私たちの日常生活で生じる経験の多くは、ここに記述したように、単に前

反省的な気づきとともに生じており、明示的な意識（＝反省）をともなって
いることのほうが少ないように思います。ただし、だからといって自己が存
在しないわけではなく、何らかの経験が生じている時、経験する主体はそれ
が「私の経験」であることに漠然とではあれ気づいています。当たり前すぎ
て的確な言葉にするのがかえって難しいのですが、あらゆる経験にともなう
「私の」という感じこそ、もっとも始原的な意味で「自己」と呼びうるもので
す。現象学者のD・ザハヴィがこの点を的確に要約しています。

経験とは別の何かとして、あるいは経験の上にある何かとして、自己を
考える必要はない。また、自己と経験の関係を、所有という外的関係と
して考える必要もない。この、前反省的な私のものという感じ（sense of 
mineness）に、ミニマルな、あるいは核心的な自己の感覚を認めること
もできるのである。�3）

経験それ自体のうちに「私の」という感じがすでに織り込まれているので
すから、「経験とは別の何か」として、あるいは「経験の上にある何か」とし
て自己を構想する必要はありません。ある経験が「私のもの」として与えら
れているその感じ（sense of mineness）の中にこそ、核となる「私」がすで



第1部　レクチャー：生きられた身体のリハビリテーション

7

に組み込まれているからです。なお、哲学的にはこのような感覚に宿る自己
もすでに派生的であるとの指摘もあって、自己の起源をより深い層に求める
議論もあるのですが、話が煩雑になるのでここでは立ち入らないことにしま
す�4）。
いずれにしても、ひとが何かを経験している時、その経験は反省以前の気

づきを必ずともなっています。そして、その気づきが「この経験は私の経験
である」という感じとともに自己を構成しているのです。自分であるという
「感じ」という点では、「自己」という言葉よりも「自己感（sense of self）」
のほうがしっくりくるかもしれません。

■ミニマル・セルフとは何か
経験に付随する前反省的な自己感は、もっとも単純かつ最小の自己という

意味で「ミニマル・セルフ（minimal self）」と呼ばれています。哲学者のS・
ギャラガーは、先に言及した論文の中で、ミニマル・セルフの構成要素を二
つに区別しています。ひとつは、経験それ自体に織り込まれた「私の」とい
う感じのことで（ザハヴィが言うsense of mineness）、彼はこれを「所有感
（sense of ownership）」と言い換えています。経験に備わる「私のもの」と
いう性質、つまり所有性という観点に着目した概念です。
もうひとつは、行為にともなう「私が」という感じです。トイレのボタン

を押して水を流す。私は、これが「私の経験」として起こっているだけでは
なく、「私が引き起こした行為」であることにも暗黙に気づいています。どれ
ほどぼんやり行為しているとしても、私がこの自覚を失うことはありませ
ん。このように、「この行為を引き起こしているのは私である」という主体性
の感覚のことを、ギャラガーは所有感とは区別して「主体感（sense of 
agency）」と呼んでいます。自分が行為の主体として振る舞っているその感
じのことを指す概念です。
所有感と主体感を区別すべき理由は、不随意に生じる反射や、他者によっ

て引き起こされた受動的行為を念頭に置くとよくわかります。たとえば、歩
行中に誰かにぶつかってよろめいたとしましょう。その時、「よろめく」とい
う振る舞いについて、私は自分がこの振る舞いを引き起こしたとはけっして
感じません。よろめく経験には主体感がともなわないのです。その一方で、
「これは私の経験である」という感じはけっして消えることがありません。



72

うのは合理性があると思いますが、「身体所有感」を感覚モダリティ
に関連づけて、それだけで理解できたつもりになるのは感心しません
ね。

「ナラティブ・セルフ」…これは、私が生きている世界だ

本田 そうですね…すべてわかりますとは正直言えませんが、このあたりは
ゆっくり自分で振り返りつつ、考えてみたい興味のあるお話でした。
ありがとうございます。…で、次に「ミニマル・セルフ」から「ナラ
ティブ・セルフ」へと展開していく流れについて話を移していきたい
と思います。「ミニマル・セルフ」について言えば、リハビリテーショ
ンに関わっている人間であれば、このあたりは生理学的な仕組みであ
るコンパレータ・モデル、比較学習モデルを使って理解しようとする
のだと思います。つまり意図から始まり、行為結果を照合する過程の
中で、空間性の不一致とか時間性の不一致を検出して、これを調整し
ていく仕組みとしてという意味ですが。で、たとえば左片麻痺で半側
空間無視も呈していて身体失認がある患者さんを担当した時のことを
思い出しているのですが、この方は「この手はお母さんの手だ。自分
の手ではない」と言い切ったのです。最初は僕も安直にといいます
か、運動の意図と結果の不一致でそういうのだろうぐらいに考え、左
上肢の運動麻痺に対するアプローチをしていたんです。その後若干麻
痺していた左上肢の動きがよくなってきたので、「お母さんの手」と
言い切ったその手も自分の手に戻るんじゃないかと甘い期待をもった
りもしました。ですが、結果はだめでした。即時的には自分の手に戻
るような感じがあるのですが、次の日には元に戻っていると。で、い
ろいろとやりとりをしていくうちに、なぜそれが自分の手じゃなく
て、お母さんの手なのか聞いていくうちに、本人は「この手が冷たい
からわかる」と言うんです。じゃあ皮膚温が違うのかと思って触って
みると、僕にとっては一緒、左右差がなく、どちらも普通に温かいわ
けです。そうなるとこの手がもっている問題というのは、麻痺による
随意性の障害や麻痺した手の血流などとは別の理由があるのではない
かと、「その冷たい」という言葉を認知意味論的に考えることはでき



第2部　対話：リハビリテーションの臨床と現象学の方法

73

ないかと。たとえば、それはなんらかの理由によって、この手には自
己らしさを生み出す何かが欠けたことによって親和性が失われたので
はないかと。そう考えるに至ったのは、いくつかの本を調べている中
で、ファインバーグという医師が書いた『自我が揺らぐとき』という
本に出会ったからです。この本を読んだ時にヒントとなったものは、
身体失認は「カプグラ妄想」の身体版ではないか、という着想です。
それを手に応用することができるんじゃないかと思ったわけです。つ
まりこの患者さんは、物理的な手という対象の認識はできるのです
が、そこに情動的な、といいますか、親しみのような情動的な繫がり
が稀薄になり、親和性がなくなったということをその手は「冷たい」
と表現しているのではないかと考えたのです。たとえば「あの人は冷
たい人だ」と言う時の「冷たい」という言葉のもつ意味と同じではな
いかと。

田中 面白いですね、それは。自分の手のように見えるんだけど、自分の手
に感じられるような親しみがないのですね。

本田 はい。そうなんです。じゃあこれからどんなことがやれるのかと思い
ながら、その患者さんにいろいろと聞いていくうちに知ったことなん
ですが、その方にとっての生きがいが息子さんと同居していた時の、
毎日包丁をもって食材を切って料理をしていた時のこと、そのために
畑作りを一生懸命やっていた手だということを語り始めてから、治療
を始めた当初は抽象的な印を3つほど目の前において、そこに手を
もっていって、「今あなたの手はどこにありますか」というその空間
的位置を聞く訓練をしていたのですが、そのエピソードを聞いた後に
今度はその印を野菜の模型に替えて、今度は「あなたが今、手でとろ
うとしているお野菜はなんですか？」とか「今、手にとろうとしてい
るお野菜で息子さんに何を作ってあげようと思っていますか？」ある
いは「作ってきましたか？」というような質問に変えたところ、その
直後から自分の手になったという経験をしました。

田中 それはすごい。
本田 ええ、それ以来、何ヶ月経っても、どこの場面でもそれはその人に

とって自分の手になったんです。僕以外の人間が尋ねても私の手は私
の手だと。



74

田中 素晴らしいですよ、それは。
本田 ありがとうございます。で、彼女にインタビューをしてみました。「ど

うして、あなたは昨日まで、この手はお母さんの手だと言っていたの
に、なぜそれが自分の手だと思えるようになったんですか」って聞い
たら「よく考えてみたら、ここが（と言って左肩を右手で握りながら）
私のからだに通じたから。これは違うと思った」と語ってくれたので
す。さらに「この手は温かいですか、冷たいですか？」と再度尋ねる
と、「温かいです」と答えたのです。訓練では肩の運動覚を介して自分
の手がどこに向かっていくかということをやっていたし、ここで通じ
ているというその言葉のように、訓練でも肩がポイントになると考え
ていたところまでは正しかったわけですが、でも結局は、こんなふう
に変わったことには本人の情動的な記憶というものがこの肩と手とを
うまくリンクさせたということだったと思うんです。それを「しっく
りくる身体になった」という言葉と結びつけた時に、もう一度、さっ
きの「身体所有感」を知覚のモダリティにあまり過度に結びつけては
いけないだろうという先ほどのお話との兼ね合いについてお聞きした
いのです。この治療経験は情動的なものが「私」を生み出すのだとい
うことを示唆していると思いますが、それが、たとえばこの例のよう
に肩の運動覚のような知覚のモダリティとどのように関わり合ってい
るのかということなんです。つまり情動的な記憶と「身体所有感」と
のつながりについてです。

田中 今のエピソードはとっても素晴らしいと思います。だから逆に、それ
に対して自分はどう返せるのかなと思いながら聞いていました。文字
どおりに臨床例としてとると、所有感がどう回復したのかという事例
だととれるわけですが、ちょっと角度を変えさせてもらって、身体図
式にもう一度その左手が包含されたんだという捉え方をしてみてもい
いかなと思ったんですね。なぜかと言いますと、さっき履歴の話が出
てきましたけれども、その人が生きてきた履歴があって、その中で繰
り返されてきた行為が習慣として身体図式の中に堆積されていて、そ
のように堆積されていた「私の身体」の中から左手だけが排除された
格好になっていた、発症を機にうまく包含されなくなっていたのでは
ないかと思うんです。で、その患者さんは治療によって何を取り戻し



第2部　対話：リハビリテーションの臨床と現象学の方法

75

たかというと、なじみの感情を取り戻す回路を見つけたということな
んじゃないかと思うんですね。どういうことかと言うと、身体図式と
いうものは環境の中で同じ行為を繰り返すことで形成されていくわけ
ですが、それは、言葉を換えると「なじむ」ということなんですね。
ある環境の中で、ある仕方、同じような仕方で行為を繰り返していく
ことで、「これが私の生きている世界である」「これが私の身体である」
というなじみの感情を世界との対話の中でつくりあげていくというこ
とです。そうなると我々の身体は単に物理的なものでできているわけ
ではなくて、まわりの環境の中で何をやってきたのかに応じて、つま
り履歴に応じて、私と世界とのなじみの感情を記憶とともに引きずっ
て生きているわけですね。そうだとすると、本田さんの介入によっ
て、患者さんは「私がなじんでいる世界」に接触している「私の身体」
を取り戻すヒントを得たのだ、と考えてはどうかと思うのです。息子
さんのために料理を作っていたという経験、その家庭の中に私がい
て、息子さんがいて、息子さんのために自分が料理を作っているとい
う、まさにその風景の中にもう一度、その人の身体が投錨されるきっ
かけを得たのではないでしょうか。もう一度その身体をもってその世
界に入っていくというか、なつかしい感情とともに、感情と記憶と、
親しみを覚えている世界の感じというものがいっぺんに蘇ってくるよ
うな感じがあって、それが身体図式をもう一度、左腕を含む形で取り
戻させるプロセスになっていたということではないでしょうか。ま
あ、生理学的に言うと「情動」という単純な一語になってしまいます
が、「生きられた身体」からみると「私がなじんだ世界というものを身
体が取り戻した」と、そういう事例になっているんだろうと思いま
す。で、私の世界を取り戻すきっかけになっていたのが料理を作って
いる左手であり、料理を作っている時に目の前に見えていた野菜で
あったと、そういうことではないかなと思います。私の理解がどこま
で患者さんの経験に迫れているかわかりませんが、現象学的にはその
ように理解できそうです。

本田 ああ、そんなふうにみることはなかったというか…所有感がもつ「堆
積」が繫がっている話なんですねぇ…

田中 同じことを角度を変えて時間軸からみると「所有感」ということにな



76

るんでしょうね。情動に媒介されて視覚と運動感覚と固有感覚の多感
覚統合が再び成立したので、所有感が戻ってきたということでしょう
ね。ですから、感覚モダリティに沿って神経生理学的に理解すること
もできるんだけれども、身体図式が表している「生きられた身体」と
いう別の角度からも語れるということでしょう。「身体」とはもちろ
ん生理学的であり解剖学的でもある構造をもったものですが、それを
「生きる」という観点から捉えることもできる。「身体」とはけっして
どれか一つの意味しかもっていないものではないわけです。世界と対
話する身体というものを先ほどのシェーマのように空間的に捉えるこ
ともできるでしょう。そして、もっと言えば、僕らが生きてきた履歴
が身体の中に堆積されているということは、それがナラティブのほう
につながる回路をもっているということでもあるんだと思います。つ
まり身体とナラティブとは切ってもきれない関係をおそらくもってい
るということです。…それにしても、今の事例は相当に深く議論でき
るような大事なものをいっぱい含んでいると思います。単に身体所有
感を取り戻した事例としてのみ語るにはもったいないというか、もっ
と重大な論点がそこにあるような気がしていて、まだ自分でもそれを
うまく語りきれていないという感触があります。…そのように「私の
身体」が言っています（笑）

本田 （笑）そうなんですか。重大な論点の可能性が…それを聞くと僕自身
もまた考えてみたくなりました。…これまでのお話で「ミニマル・セ
ルフ」についてかなり話してきましたが、僕たちの身体に堆積する僕
たち一人一人の生きてきた履歴、それも僕たち一人一人がそれぞれの
ありようで関わってきたその環境をも含んだものとして捉えると、そ
こには「ナラティブ・セルフ」につながっていく「回路」が見えてく
るということが言えると思います。それが大事な意味をもつのがまさ
にリハビリテーションの臨床で、そこでは患者さん一人一人の履歴の
みならず、それに関わるセラピストの履歴との対話がとても大事な役
割をもつということも自ずと考えさせられます。そこで今度は田中さ
んに身体性と言語との関わりについてお聞きしたいと思うのです。

田中 はい。


	第1部　［レクチャー］生きられた身体のリハビリテーション�
	はじめに─リハビリテーション・身体性・自己�
	1　経験の流れの中にある自己─ミニマル・セルフ�
	暗黙の次元に目を向ける
	ミニマル・セルフとは何か


	第2部　［対話］リハビリテーションの臨床と現象学の方法�
	「ナラティブ・セルフ」…これは、私が生きている世界だ


